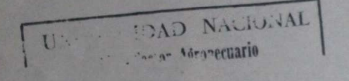
## lezama lima o los placeres de la conversación

carlos bedoya







Da sustanti de la constanti de

gen i series series series series gen i series Manua

to en to co de su mento de su petuo en ranta de la corre al de la corre enfre rechts basis e la corre

de li circu lo".

T ma : cido. rie a ra", inteli da : meri a su ri en l

la ni hom inda de la

I

Danzando sobre un potro de jade a través del humo de su cigarro, esa oscura pradera que le convidaba, ha escapado José Lezama Lima, en el momento en que, quizás, iba a alcanzar su "definición mejor". Le sobrevive una obra dispersa en múltiples poemas, cuentos, novelas y ensayos, reunida en torno de lo irreal hecho posible, los goces del lenguaje y las aventuras de la imaginación. Obra impulsada por un metaforizar sin límites, instaurador de espacios impensables. Imagen sorpresiva de un cuerpo soñado, cuerpo o letra cuyas raíces desteje el deseo de ser siempre otra cosa: "Yo creo que la maravilla del poema es que llega a crear un cuerpo, una sustancia resistente enclavada entre una metáfora, que avanza creando infinitas conexiones, y una imagen final que asegura la pervivencia de esa sustancia, de esa poiesis" (Lezama, conversando con Manuel Alvarez Bravo).

La escritura barroca del poeta cubano no suele encontrar la aprobación de los críticos ni cuenta con un público lector muy amplio. La espiral de su palabra desborda, tal como ocurre usualmente con las obras más intensas, el horizonte de nuestros tiempos. Su poder visionario, irrespetuoso de los cánones y la claridad cartesiana, no entra en los esquemas del racionalismo imperante, siendo resultado, como es, de una lucha en las condiciones más adversas, realizada en medio de la soledad y de un austero silencio, tal como correspondía a uno de los poetas más cercanos al destino de aquel otro viajero de la invención: Marcel Proust. A semejanza de él, debió Lezama enfrentar el desconocimiento y, en especial, el rechazo de casi todos sus contemporáneos, suerte bastante frecuente cuando de escritores se trata, la cual expresa sin rodeos el novelista F. Scott Pitzgerald: "La historia de mi vida, es la historia de la lucha por hacerme escritor y la serie de circunstancias que se empeñaban en impedirme-lo". (Citado por Arthur Mizener).

Tras el instante de su fulgor se despide Lezama dejándonos la gran fascinación de su diálogo con el ser, es decir, con el vacío, con lo desconocido. Amante de los placeres de la conversación, rie ahora de las sombras de "la clase conversadora", mencionada por Jack Kerouac, el grupo de intelectuales que tan sólo puede acceder a la vida valiéndose de los libros, sumiéndose únicamente en abstracciones, tratando de racionalizarse a sí mismos. De todos nosotros ríe Lezama, y su risa no es más que una invitación a perderse en la alegría de una tierra sin caminos, júbilo para el cual morir encarna una posibilidad fecundante, un desafío, el azar de una forma:

Cuando llega a la silla de oro de las despedidas sus deseos estallan en melodiosas flores acuáticas.

(Tedio del segundo dia)

Las páginas siguientes, escritas meses antes de la muerte del poeta, no desean ser más que un homenaje a su obra, así como el comienzo de una indagación en torno a las puertas que abre, cuando los dioses nos ocultan, una vez más, su estrella oscura.

El placer, que es para mí un momento en la claridad, presupone al diálogo.

J.L.L. Paradiso, p. 48

Venga para conversar, es la expresión a partir de la cual desliza Lezama Lima el llamado al goce insinuante del diálogo, a las aventuras de la palabra entrecruzada con lo asombroso, lo enigmático abierto en la espesura de la diafanidad silenciosa. La conversación es para él una zona de misterio fascinante dentro del estéril quehacer cotidiano, zona en la que obtiene su alimento, dentro de su múltiple impulso, la lenta construcción de un texto, poema o novela. La palabra hablada, dispersa en el diálogo o sostenida y destilada, penetra en el horno de la creación, recibe de su fuego la máscara que concurre al nacimiento de una imagen tras el golpear de una puerta en el salón lleno de espejos, al desvarío súbito, detenido, vuelto eterna presencia en la obra, entremundo en el cual la palabra surgida del diálogo persiste en cierta forma, transformada en un aliento, en un hálito. El oír y el hablar convergen en un punto de extraño equilibrio, poblado de imprevistos desórdenes, dificultades estimulantes que el buen conversador sabe sobrellevar, dócil a las pausas exactas. La conversación · le exige que se oculte y se muestre, perdiéndose en lo manifestado por el otro. El otro dialogante no es alguien habitual o un ser a quien se deba impresionar mediante el ejercicio de la palabra considerada como "brillante" por sus artificios retóricos, ni es tampoco el espectador pasivo del despliegue de extensas parábolas, sino que ese otro se constituye en una pregunta amenazante y excitante, una tentación devoradora de las costumbres y el tiempo de la duración, raudo pasadizo entre las hojas del cedro y el brotar de las rejillas sobre el asfalto cubierto de un hollín verdoso. Ese otro se convierte en el análogo de un espacio en blanco. Blancura del silencio engendrador y resistente, por paradoja, a la forma del poema, a la fijeza del exorcismo. Oscuridad audible de la pausa en lo fugaz que, como en "le vide papier / que la blancheur défende", intenta guar-darse su secreto. Ambigua claridad presente, en un sentido similar, en la obra de otro gran conversador, objeto del conocimiento y la admiración de Lezama: "Mallarmé habla al lado de la chimenea, trasladando el fuego al pico de su cigarrillo. Digo pico de cigarrillo en recuerdo del pico de cabeza de ave esquelética que aparece en el retrato que le hizo Gauguín. Traza con él figuras geométricas, las borra con la gravedad litúrgica de la voz. Añade a la conversación el dios que desaparece en la fuente. La flauta que el caprípedo pierde en los cañaverales. El secreto de las insinuaciones y el misterio de las pausas". Tratados en La Habana, pp. 89-90.

Aventura del hablar manteniéndose en el goce de suscitar la curiosidad del otro hacia la inmersión renovadora en los laberintos de la cultura, considerada como una segunda naturaleza, o el golpe brusco y embriagante del humor, la risa ante la nada, rollo extendido ante los ojos de un niño que oscurece sin quererlo las transparencias de una catedral en llamas y trepa por los balcones de la ópera alejandrina, envuelto en el polvo de los palimpsestos y las naves, en la ceniza ligera de los grandes muros que hiende el fuego del jeroglífico, por encima de las convenciones de toda cronología.

En nuestra época, la conversación, afectada por el desierto que se extiende, carece del espíritu del juego, es ajena a la danza en la hoguera de la alegría pues se ha cerrado a la posibilidad de lo desconocido, convirtiéndose en monólogo sin resonancia, en un círculo en torno de lo mismo, hundida en la eterna aceptación de un modelo pragmático, eco de la represión latente en las relaciones inter-humanas y extraña, por lo mismo, a las intensidades del deseo. El cierre de la vida en la esfera de la conciencia, en el horizonte de un yo estéril y dictador, arraigado en un sistema de significaciones estables, trae consigo el olvido de la diversidad y de lo informe, el rechazo al placer de la comunicación. Incluso, el texto se crea un lector (un oyente) impreciso pero con el cual converge en la dimensión del lenguaje literario, afirmador del goce, a diferencia del escrito que colma las demandas del lactante, hundiéndolo en las aguas maternales, allí donde no importa el oyente misterioso. Hecho que se efectúa cuando el riesgo del arte exigiría, más bien, matar a la madre para descubrir la mujer, es decir, no encerrarse en el reconocimiento de los límites usuales: "Deseoso es aquel que huye de su madre", escribe Lezama en algún poema, señalando el modo en que el deseoso se aleja de su origen, más allá del vientre materno, sobre la muerte. Por eso sabe diluírse al contacto de lo extraño y sabe conservar un nexo posterior (o principio formal) con la morada del comienzo, transformándola en indicio de la tierra dejada

Según Lezama, Goethe se jactaba de que aquel a quien escuchaba hablar por unos minutos podía seguir haciéndolo conversar en su interior durante dos horas, y encuentra en este rasgo la na-turaleza primera exigida por el novelista. La captación de la palabra supresora del tiempo se nos muestra como una indagación en la penumbra, un paso resonante en la alcabala polvorienta de los aduaneros, luego del almuerzo en un país extraño, recostados junto al camino al mediodía. Diálogo presupuesto por la claridad del placer, dispuesto por el inevitable aprendizaje derivado de la ignorancia que destella. Aprender a hablar, saber oir. Para aprender a escribir es necesario aprender antes a escuchar, escribía Burroughs, queriendo dar a entender la exigencia del lenguaje como activo abandono de lo conocido y elaboración de un sendero en la oscura tierra de la imaginación. Salto hacia la metáfora como máscara de una máscara que selecciona y preserva lo conversado por sobre el rigor de la muerte: "Si una persona no se enmascara, no logra tampoco detener la muerte", Tratados..., p. 99. Rumoroso juego de imágenes y secretos que ilumi-nan la noche del peregrino, del nómade abierto a la fuente del desierto desde donde mana la sonrisa de la estrella, el fugaz o continuo aparecer del instante que escapa finalmente a la estatua.

El buen conversador sabe colocar su bestiario e alcance de la mano del ávido de cosas mena del que sabe persistir en el abismo sin costabre. Todo el secreto que le maravilla adopta al formas, deslizando su color por las fisuras de diálogo, diálogo doloroso (como en Henry James por donde amenazan con emerger los tentacales del mal, el tritón favorecido por la desmesa de la tormenta. Indagación sobre el limite la conversado —al sumirse en un silencio fecundo adensa su fulgor en el tiempo de la estalactia. sigue junto a nosotros invistiendo a cada cosa cosa su enigma, acompaña la noche de las iluminado nes como el animal furtivo o el astro ansioso de nuestra búsqueda, en tanto se halla arraigado e las zonas decisivas de la existencia, en un movimiento que determina nuestro nexo con el deseante y el acontecimiento de un devenir que todo lo derrumba (excepto las máscaras) para excitar la vida al azar de una construcción maravillosa, al forjar de un edificio imposible cons truido por un arquitecto loco que se perfila en nuestro sueño como la palabra en el diálogo, ma table lugar de nuestra verdad más indecible "Creo que el cubano está capacitado para esa para poder manifestar a plenitud lo que puede ser conversado, pues toda verdad necesita ser conversada, humanizada. Es más, podríamos decir que lo que no es conversado no está al nivel del hombre". Interrogando a Lezama, p. 71.

Lezama sabe hacernos ver el encanto y la importancia de la conversación, con sus rodeos, sus fulgores sugerentes, sus pausas y sus deslices inprevistos. Y este saber suyo, presente en sus poemas, en sus ensayos, en Paradiso y Fronesis, nos seduce con fuerza singular en la lectura de sus entrevistas, en el recuerdo que su conversación fija en la memoria de asombrados interlocutores según lo testimonian, para dar sólo un ejemplo textos como Dispersión: "Falsas notas/ Homenaje a Lezama", donde otro cubano, Severo Sarday (traductor de Paradiso al francés) nos describe un diálogo suyo con el poeta de la calle Trocade ros, luego de una presentación del ballet Bolsho en La Habana (1), o más exactamente, nos dibuja la maravilla esclarecedora y espejeante de su repuesta, ajena a lo veraz o lo mentiroso. Sarduy hace énfasis en el hecho de que en la frase de Lezama Lima no importaba el contenido semantico, la significación: "Eran la forma, la foné misma, acentuadas por el habla de Lezama -largas vocales abiertas, respiración arrítmica, rupturas

1. "Arravesé para saludarlo la empalizada circular de hase

—¿Qué le pareció? —le pregunté en seguida.

—Mire joven —e impuso su voz gravísima, sentencioso, spirando una bocanada de aire, acezante, como si se ahogata-Irina Durujanova, en las puntuales variaciones del Cisae, tesa la categoría y majestad de Catalina la Grande de Rusia cuesto paseaba en su alazán por las márgenes congeladas del Volga...—y volvió a tomar aire.

Lezama jamás vio el Volga, y menos congelado; la compración con la Emperatriz, que añadía a su obesidad la magnitad de la panoplia zarista, era más que dudosa, y sin embargo. ninguna analogía mejor, ninguna equivalencia de la danza más textual, más propia, que esa frase". Severo Sarduy, Escrito se bre un cuerpo, p. 62.

UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA
DE PTO OU BUBLIOTECAS
BUBLIOTECAS
COMPA

de bajo albanbergiano—, lo que instauraban en lenguaje no una descripción, ni siquiera una percepción profunda', sino un análogo vocal, una larga fonética''. Es decir, el lenguaje como goce le les sentidos, como orgía de voces desbordantes la multiplicidad de los encuentros y las parodas fantásticas, parajes desocultos por la presenla ausencia de una pregunta destellante, cia y la ausencia de una pregunta destellante, corcisadora de lo viejo, evitando que la sensibilidad se reduzca a ser copia de una identidad arcica. El lenguaje como festejo en la espiral de la metáfora llega a sustituirlo todo, transformándolo en un cosmos dispuesto en cada rincón por los misterios de una voluntad de la cual no vemos los fines haciéndose, por esa misma razón, creadora y poética en el camino de la vida dona-da por el deseo. Pasiones que se enaltecen por el rrie, especialmente si se busca hacer de la vida un arte, una obra de la imaginación convergente con la risa y el riesgo para reconocer la belleza y el sentido de los hechos más triviales, del deselle más mínimo para la mirada puesta en lo útil, en la facticidad del vivir. La modernidad produce una forma de vivir en la que los hombres, a pesir de revolcarse en el pantano de la miseria y el tedio, niegan su situación, soñándose en cumbres sublimes e imparticipables, reducidos como están a vacer prisioneros del yo, dominados por el espejismo maníaco de las alturas, envueltos por las nubes sombrías de una razón moralizante. Como hombres débiles que somos, hemos llegado a creernos inmortales, hipnotizados por la inercia de lo habitual, defendiéndonos así del riesgo de sucumbir por el azar de una sombra nunca vista. La conversación cotidiana deviene una simple comunicación", es decir, un intercambio de in-formaciones útiles para la realización de un fin determinado. De este modo, nuestra relación con los otros hombres cobra sentido únicamente en función de intereses prácticos, llevándonos a enunciar lo mismo sobre lo mismo, obligándonos a ir siempre "al grano", convirtiendo los placeres diálogo en mera carreta, juego de estúpidos ociosos, diversión de vulgares mortales. Hecho que nos invita a combatir contra esta represión del diálogo, en días como estos en los que el mito consiste en la ausencia de dioses. Tarea que nos separa de los ídolos razonablemente irracionales npuestos por las sociedades capitalistas, ídolos sin relación de ninguna clase con los vértigos nocturnos o los soles explosivos de quien construye paso a paso su vida, asumiendo su deseo como un principio de exaltación más alto aún que la obra. Al separarnos de los dioses de la época parece como si nos hiciéramos superficiales, un poco torpes para quien ya sabe qué busca y cómo ha de eguirlo. Es el poeta quien sabe aproximarse otros dioses, distantes de la figura del déspota. Pero, si bien el poeta se abisma en las brasas de lo sagrado, su destino es cada vez más sensible a la relación con los otros mortales y las cosas cercanas (aquellas que más merecen su simpatía), ques como poeta que es tiene el poder de dar encia a lo invisible, otorgándole, además, un entre las cosas. Proceso sobre el cual Höl-

ario al

uevas.

stum-

ta mil

as del

ames)

aculos

nesura

ite, lo

indo-

lactita,

sa con

inacio-

oso de

ado en

movi-

el ser

ir que

para

mara-

cons-

fila en

o, mu-

ecible:

a eso.

puede

er con-

decir

vel del

la im-

os, sus

es im-

is poe-

is, nos

de sus

rsación

utores.

emplo,

mena-

Sarduy

escribe

ocade-

Bolshoi

dibuja

su res-

Sarduy

ase de

semán-

ié mis-

-largas

pturas

humo.

1050, 15-

ogara-,

ie, tenía

cuando

Volga...

compa

pagnitud

argo..

mza más

crito so-

No es bueno no tener alma para los pensamientos mortales. Buena es la plática y decir

erlin es explícito en su poema Recordación:

la opinión de nuestro corazón, oyendo mucho de los días de amor y de los hechos que suceden.

También Henry Miller (citando a Sherwood Anderson) dice en algún lado que si los hombres se comunicaran más entre sí habría menos suicidados. Comunicación que exigiria algo más que un intercambio de mensajes, para dar paso a una complicidad en el asombro, la dicha y la angustia.

La conversación es inseparable del amor (el deseo de compartir lo vivido), aunque se exprese en la forma de amistad. Esto por cuanto implica el mutuo deseo de las voces y los cuerpos, así como la voluntad de asistir a un punto común, a una perspectiva desde la cual el placer y el contrapunto del diálogo desembocan en una participación de lo contemplado anteriormente, sin perder por ello el matiz de la diferencia. Divergencia o malentendido que permiten precisamente la voluntad de conversar y converger en una casilla vacía (2). Siempre el deseo de saber que desea el otro, en qué dirección se proyecta la elipse de su energía, hasta dónde es capaz de llegar en el atisbo de la sorpresa. Sin desear la amistad no se puede desear la conversación, antes se requiere el extravío de dos vibraciones sujetas misteriosamente a una aventura semejante. La fecundidad del verbo encierra el juego de los contrarios, incita fuerzas heterogéneas, dispares y, sin embargo, armónicas, presentes por igual en la esterilidad o la impotencia. Si se llega a lo homogéneo la vida se apaga, las fuerzas se dispersan sumiéndonos en la aceptación de una muerte sin visiones ni júbilo, en la espera de un más allá. Aspecto bien conocido por Lezama, el gran conversador, el gran amigo del silencio, consciente de la oscura pluralidad generadora del deseo: "...la amistad, cuando de veras es creadora, no es tan sólo un disfrute, sino punzadora, a veces implacable, con misteriosas pausas, como sumergida debajo del mar", Interrogando..., p. 16. Amistad llevada hasta el éxtasis amoroso en la cópula, celebrada en la extensión fascinante del coito, instante en que el diálogo confunde en una sola forma los cuerpos, desfiladero fugaz y eterno de una sensación mutua, reveladora del abismo y el nexo irradiante de las cosas al penetrarlas en la visión de lo erótico, al borde de la muerte cobijada por el goce, cuando el tridente escapa a la mano de los titanes perdiéndose en el río de su delirio. Convergencia de los cuerpos en el placer, analogía del banquete incitado por el diálogo en la mutua atracción, en el ardiente silencio. Exploración de la carne ignota en el vacío previsto por los gestos del cazador en una búsqueda sin fin ni objeto, poética indagación, inútil e interminable como la obra artística y como ella incapaz de saciarse, abierta de continuo a un algo

2. "...el malentendido existe en todas partes donde se juntan cosas hetereogéneas, al menos, bien entendido, cuando se trata de cosas hetereogéneas que implican una relación, pues de otro modo el malentendido no existe. De modo que podemos decir que como base del malentendido encontramos un acuerdo. Si hay imposibilidad a este respecto el malentendido no existe". Soren Kierkegaard, El Amor y la Religión, pp. 39-40.

más, concebido tal vez como imposible, irrealidad que al desbordarse sobre lo posible, produce un imposible actuando en la infinitud. Vida proliferante y azarosa como los mágicos juegos de la conversación: "La cópula es el más apasionado de los diálogos, y desde luego, una forma, un hecho irrecusable. La Cópula no es más que el apoyo de la fuerza frente al horror vacui", Interrogando..., p. 35.

Todos estos hilos de fuerzas deseantes se hacen, como decíamos, imagen en las conversaciones de Lezama, de las cuales nos puede dar un buen ejemplo la recopilación llevada a cabo por el Centro de Investigaciones Literarias de La Casa de las Américas. En un pequeño volumen se recoge una serie de preguntas dirigidas a Lezama en diversas ocasiones por parte de distintos entrevistadores. El volumen en cuestión, Interrogando a Lezama, Ed. Anagrama, reúne interrogantes de Ciro Bianchi, Tomás Eloy Martínez, Eugenia Neves, Jean Michel Fossey, Elsa Claro, Margarita García y Juan Miguel de Mora. En general, las indagaciones se mueven en torno a la poesía, la vida, la novela, Cuba y la experiencia de escribir, facetas en las que el gran poeta cubano alcanza a revelar su sabiduría del existir, una lucidez fulgurante ante las cosas más cercanas (y también más lejanas) de su odisea personal. Para Lezama, lo cubano -al igual que lo americano (3)- se vincula directamente al apetito de poesía, en tanto se erige como espesura, como espacio exuberante pleno de sol, bosques, llanuras, el don de la sangre y senderos de fantasmas. Paraje en donde el mito no corresponde a una idea o a un arquetipo sino que se ofrece como sobrenaturaleza, vislumbre de que la naturaleza perdida renace en el mito como imagen participada, como dispersión encubridora de los agujeros de la tierra, impidiendo así escapar a las voces de los muertos. Dimensión casi épica en la que un barroquismo dionisiaco excede las ataduras de la intelectualidad: . en los trópicos la naturaleza es un personaje. Un personaje hinchado y total que rompe las páginas de sus novelas. Aquí la naturaleza no respeta el diálogo ni las horas de amor. Seguramente nuestra naturaleza se complace en su orgullo de ver al hombre como un árbol más", *Tratados...*, p. 313. Paisaje generoso, adecuado a la exagera-ción artística. Dominio de una fisis que excita al poeta, acrecentando su deseo de obra y de experiencia, de un pensamiento posterior al poder de hablar en la invención. Al descubrirnos como un árbol más la vida no puede ser solemne, rechaza

3. No se trata aquí ni del nacionalismo ni del americanismo, sino de la radical afirmación de posibilidades no enmarcadas por la perspectiva europea tradicional. Ya en el arte contemporáneo el americanismo se entiende como cosa europea, de ahí su incapacidad para satisfacer la aspiración de producir un mundo que rebase todos los límites actuales. Se trataría más bien de reconocer la dimensión exuberante del llamado Tercer Mundo (aquellas regiones en las cuales el capitalismo no ha logrado realizar más que a medias su ideal de Progreso), exuberancia que se conecta con lo surreal como camino hacia una liberación del racionalismo por parte de los sentidos. Es en esta tónica como será "necesario renacer y no saber nada, absolutamente nada, de Europa", Paul Klee, citado por Claude Samuel en Panorama del arte musical contemporáneo, p. 21.

la rigidez de abstracciones coherentes, nos les coteada por los pájaros o el nido acogedor se traman las hojas con la hierba cercana Ottora mos así la luz del ser, el rayo de su imponenca "En esta isla de luz tan cegadora, la idea de la muerte nos azota poco. La vida nos asalta la riosamente, nos tienta, nos traiciona, nos cia, nos besa, nos envenena. Sin embargo, cas fue uno de los pocos países que rindió culto a murciélago, esa divinidad sumergida que es tesbién una metáfora de la muerte". Interrogando p. 63. Trazo de maniobras hechiceras en el circo de lo diáfano, frescura de una tierra luminos ondulante, devoradora como el tiempo y, como él, retadora, fuerza oscura, semilla que el poprotege. Pasión del poema penetrador de lo la pensable, dador del vino que alucina el siglio de reloj o el manantial oculto por los árboles. Cue po dominado por mil voluntades, deseo de ser e el goce terrible, siempre como apetito o repanancia del doble soñado, del furtivo caracol abecador de playas nocturnas. Trayecto del dese que erotiza todo acontecimiento, cumbre del sfrimiento y la piel que se despierta, el espassa que renace efimeramente, semejante a la visite de la imagen, fragmento del cosmos que se ncupera. Es la fertilidad del verbo percibida designativa designativa de la cupera del cupera de la cupera del cupera de la hace mucho por la historia. Fertilidad products ra de lo soñado: "Quizás el hecho de la taerótila de Platón antecede al logos spermáticos de San Agustín, pues el logos spermáticos de San Agus tin irrumpe en la cultura como un toro germina tivo que cubre de espuma creadora toda la Eropa", Interrogando..., p. 54. Alusión al mismo tiempo que al goce erótico de la letra, al gusto por lectura de los teólogos medievales, en especial Tomás de Aquino, Anselmo, Nicolas de Cia además del mencionado Agustín. Accedemos por esta vía a su atracción por los místicos orientas y occidentales, su inmenso conocimiento de la mitologías y las culturas ligadas en alguna forma con la nuestra. Dirección que nos muestra iguamente su placer por la lectura del Diario de Colón y los cronistas de Indias, signos de una tiem en donde se condensan -como en la tradicia china- el camino del caballo y el de la seta Tersura de la seda descubierta tras la valentia indómita del caballo, a cuya crin comparaba 🗘 lón las cabelleras de los indígenas. Manera de señalar como la ternura se descubre en la desme sura instaurada por la impudicia. Elementos fumadores del universo lezamesco, incluyendo ale más a Goethe, Rimbaud, Gide, Proust, Mann Saint John Perse, Velásquez, el Aduanero Rossseau, Picasso, Van Gogh, Portocarrero, los Da-rios de Martí, Curtius, el Libro Tibetano de la Muertos, Los Himnos Orficos, etc.

En Lezama hallamos un conocimiento bastante peculiar y amplio del trabajo de escribir y se contraparte, el ejercicio de la lectura. Los place res del lector y el escritor destacan su unidad en la fiesta del lenguaje, inauguran la obra como una mirada a tientas sorprendida de súbito per un paisaje irreal. Aquí la poesía no expresa un camente un momento en la tradición de las culturas, es —por el contrario— renovación, cambita apoyado en el conocimiento de la historia, en la captación de su esencial sentido. El conocimiento de la tradición pasa a ser un punto de distancia

miento el des sempe chera con Ausen la fije el por lengua protec asma la cado, que protec mo di nes. Il una il una il una il una dist Lezan hacer sufrid funcio tilegio gen e dei po asma el des poeta de to llega fuerza Libera funda "los poeta de to llega fuerza Libera funda "los poeta de to llega fuerza la cado de to

Otro Lezam mente de la r proceso sos mo

desal metafísic olvido e Sobre el tencia di

miento para la producción literaria, es decir, para desco de transmutar lo dado. El sueño se de-empeña como flotante centro de atracción de la en el poder de llenar todas las ausencias, que se materializa por virtud del lenguaje. Ausencia de toda determinación temporal sobre la fijeza poética de la palabra. Continuo caos que el poeta enfrenta como "pastor del ser" (en el lenguaje de Heidegger), guardián de la semilla, protector de la posibilidad (en palabras de Lezama). La palabra no depende entonces del para se mantiene a nivel del reguerdo siero. no se mantiene a nivel del recuerdo sino que produce una forma sin presente ni pasado ni futuro, o sea, sin duración, en el vacío de un ritmo distinto, una respiración cargada de imágelmagenes que no recobran una memoria sino individualidad, una entrevisión, un contacto distancia. La metáfora no sólo es presencia en Lezama, tiene también el papel de provocar un desahogo, de liberar de la asfixia al náufrago y hacer habitable su noche. Al igual que en el asma ofrida por el poeta, la espiración y la inspiración fincionan a modo de pregunta y respuesta. Sorfilegios de la respiración: cercanía del aire-imagen en la ausencia de aliento y libre respiración del poseído por fuerzas oscuras. Es como si el se hiciera indicio de la sacralización en que el destino poético sume al soñador. Como rastro de un adentrarse en el aire prohibido, sobrevive momento de la inmersión en el vacío (4). Lo rado destaca la prohibición como camino del poeta como arroyo inviolable y violado a pesar de todo, si de poesía se trata. El desahogo nos lega a la par que el tabú se disuelve, liberando as vagabundas en paisajes insospechados. iberación del deseo, que permite distinguir con fundamento entre "los maestros del corazón" y "los poetastros pimpantes", que sólo podrán ser conjurados mediante un buen poema.

II

"No, no, no adquirir. Viajar para empobrecerte. He allí lo que necesitas". Henri Michaux, *Indicadores*.

"No hay que confundir los libros que se leen durante un viaje con los que le hacen a uno viajar". André Breton, Los Pasos Perdidos, p. 73.

Otro elemento clave en las conversaciones de Lezama acoge un acontecimiento ligado directamente a la literatura, específicamente a través de la relación del goce con su "sistema poético", proceso en el cual el ser imagen efectúa diversos movimientos tendientes a ser poema, o sea,

No sobra precisar que al comprender el poema como un desabogo no lo hacemos en el sentido de una "consolación estilica". Querríamos, por el contrario, acentuar el poder del milo como una celebración (un decir si) en el sufrimiento. Este el nexo entre respiración y poesía, y el asma como resistada del habla, puede verse el capítulo primero de Paradiso.

a saltar de la sucesión discontinua a una progresión continua que le inscribe en un nuevo sentido, fuerza que nace de una trama de semejanzas entrevistas como torre en un claro del bosque, objeto difuso ("ente irreal") de una cacería imposible por parte de un halcón o un puma lanzado a la infinitud. Cacería que convierte al sujeto del poema en un peregrino, en un hombre que no sabe quién es ni qué tierra habita, caminante invisible o fantasma al galope en la inmensidad de la llanura formada por las irradiaciones de las cosas, series de imágenes dispuestas entre las cosas y entre los hombres y las cosas, jarro y varilla de marfil, mirada poética y puerta contemplada, situaciones o modulaciones que se desprenden de la lejanía y abren la posibilidad de un sentido nuevo, fecundan el germen de la creación. Irradiación convertida en palabra separada de un sistema que por la costumbre le hacía antipoética, ocultando la multiplicidad que el uso hace desaparecer del objeto, olvidando así su carácter de imagen. Letra que nos recupera la percepción de una circunstancia perdida, palabra que se convierte en el análogo de un cuerpo de goce, no limitado a lo fisiológico, dispuesto por otro lado a partir de un contrapunto entre el deseo y un tiempo diferente que le confiere la cercanía de un vacío, como espacio de goce absoluto. De ahí que para lograr el sustituto de la visión fugaz el "sistema poético" implique dos niveles preeminentes, dado el uno como impulsión temporal y el otro, como penetración espacial. Es por vía de las asociaciones posibles como podrá obtenerse el en-trelazamiento de tales fuerzas. Lo cual señala también el paso de un sentido como proyección inicial hacia otro como resultante tonal, resultante que existe como un recinto para el ser del deseo, morada que le preserva de la muerte: "tener una casa es tener un estilo para combatir el tiempo... El que tiene una casa tiene que ser bienquisto, pues la casa produce siempre la alegría de que es la casa de todos". Tratados, p. 309. Entre las dos progresiones que se unen por un viaje, en la cacería de la metáfora, cumple una tarea esencial lo que se nombra como la vivencia oblicua, desplazamiento inverificable entre dos series de sucesos o tangencias transformadoras del mundo de los sentidos en un movimiento similar al que Rimbaud denominaba el desarreglo o desorden de los sentidos, cualidad de un rumbo sensible para acoger las emanaciones de todas las cosas, espíritu de aventura en lo libre, para verterse en el afuera. Don de la oblicuidad, en las imágenes posibles, signo de un poder distante a las significaciones. Podemos así habitar el humo o el sueño, sorprendernos por un mediodía enceguecedor o una tiniebla rojiza en la noche, lo que equivaldría ante el timbre del teléfono a sentir una emoción análoga a la producida por la contemplación de una jarra minoana. El viaje deshace los nudos estables y hace un hecho de la quimera, un periplo ajeno a las imposibilidades. Allí donde algo puede ser cierto porque es imposible: "Las asociaciones posibles han creado una mentira que es la poética verdad realizada y aprovecha un potencial verificable que se libera de la verificación". Esfera imagen, p. 69. Camino de tangencias inauditas, conectado de

cierta manera con un cuerpo formador del ritmo poético (extensivo y reconstituible), camino que atraviesa los misterios de la respiración, aliento que inaugura la forma. Diversidad que Lezama denomina como la cantidad hechizada, la forma espléndida que se reconoce como sobrenaturaleza, muerte del mito que borra todo dualismo entre la vida y la muerte. Donde lo poético desafía al americano a no ser el comentador de la cultura europea, llenándolo de un impulso incontenible por el cual el lenguaje no se limita a ser recreación, sino que alejándose de la naturaleza, retorna a ella como "verbo naciente, ascua, epifanía". Porque para Lezama no existe realidad ni recreación, sino imagen identificada como creación. Punto en el que se aleja del "cansancio clásico", según el cual ya toda la elaboración artistica se hallaría contenida y agotada en los maestros antiguos, por lo que todo ejercicio presente debería inscribirse en una tradición sagrada, es decir, en un culto de la memoria y las obras del pasado, limitándose por tal razón el trabajo del escritor, pensándolo incapaz de crear algo, de producir nuevas metáforas. Por el contrario Lezama reclama una voluntad de apoderarse del todo, una voluntad de fragmentarse y reunirse, espacio oscuro no por alguna fatalidad o naturaleza sino por la separación que, en la historia han experimentado las sociedades "humanas" en relación al universo del que forman parte, distanciándose del deseo para cerrarse en laberintos cíclicos, diseñados por un pensamiento obsesionado por las alturas de la Idea.

Esto dentro de la tradición de las llamadas sociedades occidentales, es decir dentro de la escisión entre lo real y lo sensible, efectuada por la metafísica tradicional. En este caso la metáfora no es, como dijimos, recreación o secuela de una realidad dada de antemano como origen, ni se entiende tampoco en el sentido griego de verdad como develamiento, sino en la proyección de una fuerza poética captada como "oscuridad audible". Metáfora que se dona como un trofeo de caza, persecución dificultosa en la que los riesgos asechan y se multiplican con celo implacable Riesgo similar al de los viajes en la imaginación. los verdaderos viajes para Lezama, aquellas exploraciones que puede realizar alrededor de su habitación. Porque el cambio de lugar a través de una geografía no se corresponde necesariamente con el viaje del sueño. Interesa más recalcar el descubrimiento de un territorio y la transgresión de sus fronteras: "Es que hay viajes más espléndidos: los que un hombre puede



intentar por los corredores de su casa, yéndose del dormitorio al baño, desfilando entre parques librerías... El viaje es apenas un movimiento de la imaginación. El viaje es reconorer la pérdida de la niñez y la admisión de la madurez". Interrogando..., p. 50. Madurez cercana al exceso, no al límite del mundo adulto. Maduración de la semilla luego de un riguroso trabajo y una ardua aplicación en la escucha del silencio, paso poder de ser espontáneo, desbordante. Giro hacia la dispersión, fuerza que se arraiga en la imposibilidad de una quietud transitoria. Y, sin empargo, se presenta el deseo de la fijeza para liberar al enemigo rumor. Viaje y fijeza, paradoja central del imposible en que se juega el escritor, de ahí la prueba ritual en que puede constituirse el demonio de la vocación. Lenguaje que resenta del sueño posibilidades infinitas, relámpago en el juego de la palabra errante, creciendo como la pasión dispersa en la búsqueda sin finalidad. En el viaje, cuando se es verdaderamente libre, puede llegarse a cualquier parte, se va a la deriva "sin nostalgia de faros ni de puertos", generando la huella de orígenes nuevos, dando asi la voz decisiva al azar, celebrando el ser efimero de la afirmación en la orgía del eterno suder de lo caótico. Por eso el salto hacia lo prohibido implica el viajar y la audacia del viajero, la distancia del cuerpo que destruye el mum, envuelto por ese exceso que se excluye con el nombre de Mal, en tanto desorganiza la estabilidad de un estilo de vida. Así el poeta viaja tras la metáfora y se ve de pronto en tierras imprevistas (5). Si no ama el azar, el azar le devora. En poesía, "no atreverse es fatal" (Eluard).

Si es fuerte, descubre cada mañana nuevas tieras, nuevos rincones en el entremundo de su visión. Visión que al retarle le captura y lo conduce sin rumbo, esbozo de un tiempo con el que se mide, danza y sucumbe. Se ve así desplazado de un planeta a otro, sabedor de su ancestro solar y, a la vez, uniendo vestigios del planeta perdido, porque así como en la experiencia del acido lisérgico o la mescalina, en la poesía puede vivirse un cielo o un infierno. Un recinto paradisíaco puede comunicarnos con la garganta

del diablo. Viajar del adentro (la interioridad) al adentro del afuera nos sitúa en el vértigo de los viajes en la cuerda floja. Lezama experimenta esta transición en la diversidad de su obra, con el paso del poema, primero al ensayo y luego a la novela, cifra que es la novela poética, la narración con el ritmo interior de la poesía: "En un momento dado todo poeta empieza a sentir el peso de sus visiones y su poema se convierte en una sala de baile, en un escaparate mágico. Se verifican laberintos, enlaces y el poema organizado como una resistencia frente al tiempo se convierte en un arca que fluye sobre las aguas con todos los secretos de la naturaleza. El arca llega a una isla desierta, allí se encuentra a un almirante náufrago que dialoga incesantemente con una gallina que tiene un ojo de vidrio. En fin, una novela...", Interrogando..., p. 25. Convertido en sala de baile el poema dibuja las siluetas de un sabbat, configura ecos de la danza en el bosque, la noche fulgurante de Walpurgis. Sala de baile en donde acontece el éxtasis de las máscaras, el cojear delicado o grotesco simulado por el bufón sobre luz blanca en el palacio de metales. El bufón trepa a la cuerda floja, escapa por un resquicio de la prisión alfombrada a la cabaña sobria y libre. Abre la puerta de la casa y descubre que, sin pensarlo, ha abierto el esca-parate mágico. Puede en ese instante, reconocerse como el bailarín que hacía piruetas en la pequeña sala de humo. Baila enseguida con ese otro que parece a ratos ser él mismo. Mas los pies se le destrozan convirtiéndose al final todo su cuerpo en un charco de huesos y de sangre. Subsiste un bailarín que ya no abandonará la pista. Sabe del miedo pero ignora al tiempo, mirándolo apenas de reojo. Danza sobre el fuego con la poesía que le devora. Cada paso de sus pies, cada vibración de su cuerpo, es un diálogo con el asombro que le invade. Desde allí, la novela se descubre como un inmenso poema, la fragmentaria totalización de un espacio creado por la imagen, espacio que se convierte en una densidad líquida desparramándose por las líneas de un papel o los hexagramas entrevistos por el deseo sobre la caparazón de una tortuga.

dotado de imaginación. Desde este momento en adelante comienza a viajar; todos los viajes previos no habían sido sino circunnavegaciones". Henry Miller, Los libros en mi vida, p. 139.

J. "Al no contemplar ya la vida desde el plano mundano, el hombre deja de ser víctima de la casualidad o las circunstacias: 'opta' por seguir su visión, por convertirse en un ser